

العنوان: أثر الطبيعة في شعر الصنوبري

المصدر: الدارة

الناشر: دارة الملك عبدالعزيز

المؤلف الرئيسي: الشملان، نوره صالح

المجلد/العدد: مج 21, ع 3

محكمة: نعم

التاريخ الميلادي: 1995

الشهر: نوفمبر / جمادى الثانية

الصفحات: 218 - 200

رقم MD: 138890

نوع المحتوى: بحوث ومقالات

قواعد المعلومات: HumanIndex

مواضيع: الصنوبري ، أحمد بن محمد ، ت. 334 هـ.، الشعر العربي،

العصر العباسي، الدولة الحمدانية، شعر الطبيعة، شعر

الوصف، شعر الغزل، شعر الرثاء، شعر المدح، الشعراء العرب،

لتراجم

رابط: http://search.mandumah.com/Record/138890

© 2019 دار المنظومة. جميع الحقوق محفوظة. هذه المادة متاحة بناء على الإتفاق الموقع مع أصحاب حقوق النشر، علما أن جميع حقوق النشر محفوظة. يمكنك تحميل أو طباعة هذه المادة للاستخدام الشخصي فقط، ويمنع النسخ أو التحويل أو النشر عبر أي وسيلة (مثل مواقع الانترنت أو البريد الالكتروني) دون تصريح خطي من أصحاب حقوق النشر أو دار المنظومة.

# أثر الطبيعة في شعر الصنـوبري

د/نورة صالح الشملان

المسنوبري<sup>(۱)</sup> هو أحد شعراء سيف الدولة، وقد عاصر مجموعة كبيرة من الشعراء البارزين وعلى رأسهم أبو فراس الحمداني وأبو العباس النامي وابن نباتة السعدي وأبو الفتح كشاجم والخالديان والسري الرفاء وأبو الفرج الببغاء والوأواء الدمشقى وغيرهم.

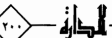
وقد أشار الثعالبي إلى كثرة الشعراء والأدباء عند سيف الدولة فقال: «لم يجتمع قط بباب أحد من الملوك بعد الخلفاء ما اجتمع ببابه من شيوخ الشعر» $(^{7})$ .

وقد توفي الصنوبري قبل أن يرى المتنبي في بلاط سيف الدولة؛ لأن المتنبي التصل بسيف الدولة سنة ٣٣٧هـ والصنوبرى توفي سنة ٣٣٤هـ (٣).

وفي ظني أن الصنوبري لو عاش وقدّر له أن يستمع إلى المتنبي لتأثر اتجاه شعره ولاستفاد من جو المنافسة والتحدي الذي تحدث عنه الإخباريون (٤).

ولا بدأن نذكر أن الشعر عند سيف الدولة كان يغذيه رافدان، حروب سيف الدولة وانتصاراته وأمجاده، وطبيعة حلب الجميلة المترفة. وإذا كان المتنبي وأبو فراس قد تكفلا بالجانب الجاد من حياة حلب، فإن الصنوبري قد تكفل بتصوير الجانب الآخر.

والصنوبري من الشعراء القلائل الذين غنوا لأنفسهم أكثر من غنائهم لغيرهم(°)، وهو من الشعراء القلائل الذين عاشوا عصرهم، وصوروا مشاهداتهم



بأسلوب عـذب البيان. لقد جعل شعره صـدىً لأحاسيسه المتباينة، وعبر عـن حزنه وبهجته وغضبه وطربه، ووصف حياته الحضرية المعبقة بأنسام الريحان والنرجس والآس والسوسن، ولم يعمد إلى التقليد، ولهذا لم نجد في شعره وصفاً لنباتات البادية ولم يتحدث عن الناقة والرحلة والأطلال كما فعل بعض معاصريه (٦).

لقد كان شاعرنا خير مجيب لنداء أبى نواس الذي يقول:

ابخل على الــــدار بتكليم فما لــديها رجع تسليم وعجُ إلى النرجسِ عن عـوسج والآس عن شيح وقيصــوم $^{(\vee)}$ 

إن الصنوبرى يربطك بواقعه، ولا يرجع بك إلى الماضي، فهو يصحبك إلى مدينة حلب ويريك طبيعتها الخلابة ورياضها الملونة بالأزهار والورود، وجبالها المكسوة بالثلج، وأنهارها وما يحف بها من المعاهد والجنات. وإذا كانت الطبيعة قد عظمت في نفس الصنوبري واشتد إحساسه بها، فإن ذلك الإحساس قد أثر في تناوله للأغراض الأخرى التى احتواها ديوانه.

لقد عنيت الدراسات التي تناولت الصنوبري بوصفه للطبيعة وبخاصة الأزهار والثلوج (^)، أما هذه الدراسة فإنها لن تتناول إبداعات الصنوبري في وصف مظاهر الطبيعة وإنما سيكون هدفها استجلاء أثر حبه للطبيعة على تناوله لبعض الأغراض الأخرى مثل الغزل والرثاء والفخر والمدح.

### (١) الغــزل:

والغزل أكثر الأغراض قرباً من الطبيعة لأنها مصدر من مصادر الألام عند الشعراء، ومن نافلة القول أن نذكر أن النرجس والأقاح والزهر والورد والعناب والبان كلها مصادر مهمة يستقي منها الشعراء صور محبوباتهم، فالطبيعة في الغزل لها أصولها عند الشعراء، ولها خصوصيتها عند الصنوبري، وتظهر هذه الخصوصية من خلال تلك المزاوجة البارعة بين جمال المرأة وجمال الطبيعة:

يا غصنا وجنته زهرة وشعره المسبل أوراقه وشعرر ماناً على صدره تجنيه بالألحاظ عشاقه (٩)

···>— أحال

إن الأبيات السابقة تـؤكد اندماج الشاعر في الطبيعـة، وينظر إلى النرجس والأقاح بعيون العاشق الهيمان:

كم ثنايا وكم عيون مراضِ كم خدودٍ مصونةٍ من شقيقٍ ذا بهار في صُفرة العاشق المي

من أقاح ونرجس في الرياض لم تُبدنً للَّهُم أو للعضاض تبداء الصدود والإعراض(١٠)

لقد اشتد إحساس الصنوبري بالطبيعة، فاستعار لها أحاسيس المرأة وصفاتها، فإذا أمام عذاري مصونات، وعيون مريضة، وخدود مصفرة من العشق.

ويتغزل بالنرجس فيخيل لمن يستمع إليه أنه يتحدث عن عيون معشوقة تيمت فؤاده، يقول:

أرأيتَ أحسنَ من عيون النرجسِ

درٌ تشقّقَ عن يواقيت على

أجفان كافور حُبينَ بأعينٍ

وكأنها أقمار ليل أحسدقت

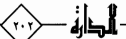
وحكى تداني بعضِها من بعضِها

أم من تـــلاحظهن وسط المجلس قُضُبِ الـزمرُّدِ فوق بُسْطِ السُّنْدسِ من زعفــرانِ نــاعماتِ الملمس بشمـوس دجن فـوق غصن أملس يـوماً تـداني مؤنسٍ من مـؤنس(١١)

إن الطبيعة تثير عند شاعرنا معاني الهوى، وتستحضر في ذهنه مجالس الأحبة، فتداني النرجس كتداني العشاق، فالطبيعة والأحبة في اجتماع دائم، والاثنان يأسران قلب الشاعر، ويملكان عليه حسه، فالمرأة لم تغب عن باله قط، وهو يتجول بين أزهار النرجس والكافور، وبهذا أكسب موصوفاته الأحاسيس الوجدانية؛ وأخرجها من عالم النبات إلى عالم الإنسان.

ولا بد أن نؤكد أننا لا نستطيع أن ننسب إلى الصنوبري الابتكار في هذا المسلك، وإن كنا نقر له بالتفوق والإجادة، ألا ترى أنه قد استوحى بيته السابق من قول سعيد ابن حميد:

وترى الغصون إذا الرياح تنفست ملتفة كتعانق الأحباب(١٢)



ونلحظ في الأبيات السابقة تدفق شاعرية الصنوبرى ورسمه المحكم لتلك المناظر المتتابعة المتزاحمة للروض، وصوره لا تكشف تعلقه بالروض في الشكل والألوان فقط، بل تتجاوز ذلك إلى إلباسه حلة المرأة في الأحاسيس والمشاعر.

وعهدنا بشعراء الغزل البحث في ثنايا الطبيعة عن صورة للمحبوبة؛ أما الصنوبري فالطبيعة هي مادة الغزل، والمرأة تأتى بعد ذلك. ومن هنا فهو حين يتغزل بالطبيعة يبحث عن الخدود الموردة، والعيون العاشقة يقول:

#### بحكى العبونَ إذا رأت أحبَابهَا(١٣) وردٌ بسدا يحكى الخدودَ ونسرجسٌ

والروض يسرق الصنوبري من محبوبته، إنه يبدأ قصيدته بنداء ريم لتشاركه الاستمتاع بالروض، ولكنه بعد هذا النداء يضرب عن صاحبته صفحاً غارقاً في أحضان الطبيعة فهو يقول:

#### ما للربى قد أظهرت إعجابها (١٤) يا ريمُ قومي الآن ويحكِ فانظري

لقد تـرك ريما وجعل قصيدته خالصـة للحديث عن الزهر والنهـر ،أي أن الغزل كان منطلقاً لتدفق شعر الطبيعة فهو وسيلة لا غاية.

ويمتزج الغزل بوصف الطبيعة امتزاجاً يجعل من العسير الفصل بينهما، فالمرأة والروض متباينان عند الصنوبري. يقول واصفاً الروض موفراً له كل أدوات الغزل ف اللفظ والمعنى:

> وجــوه شقـائق تبـدو وتَخْفى تراها كالعذارى مسلات تنازعت الخدودُ الحمــرُ حُسنــا إذا مسا جمشتهسا السريح أدمث بُجَنَّ بِهِنَّ زهـ الــروض عُجبــا فما تألو أقاحيهن ضحْكا وما ينفك سوسنَهنَّ يُصغى أبيت فما أكفُّ عن التصيابي

على قُضُب تميــــدُ بهنَّ ضَعْفــا عليها من جميم النبت سجفا فما إن أخطأت منهن حروف لتقبيل الخدود حيساً وظررفا إذا مــا زهـرهُنَّ بهنَّ حَفَّـا وليس بغضٌ نــرجسهنَّ طُــرُفــا باذان جفّت قرطا وشنْفا بِهِنَّ وكيف يَحسُنُ أن أكفِّـــا<sup>(١٥)</sup> والأبيات تمثل الامتزاج بالطبيعة، والشغف بالجمال وهو يتفاعل مع الطبيعة وعناصرها وصورها تفاعلا وجدانيا وثيقا تجعله لا يفرق حين ينظر إليها بين حالاته وحالاتها، فهو عاشق والطبيعة هي المعشوقة.

ويختلط حبه للمرأة بحبه للربيع؛ يعبر عن ذلك بالقول:

## أُحبُّ لحبِّيه السربيعَ لأنه بخدَّيه يبدو وَردُهُ وشقائقُه (١٦)

إن أخبار الصنوبري القليلة التي بين أيدينا لا تساعدنا على وضع تصور معين لعلاقة الصنوبري بالمرأة الحبيبة، فديوانه يخلو من ذكر النساء، وغزله عام لا يحدد خصوصية معينة لعلاقة بعينها.

يبدو لي أن الصنوبري قد عوض عن إفلاسه في ساحة النساء بالارتماء في أحضان الطبيعة، وتمثل المرأة من خلالها. فالمرأة لم تكن بعيدة عنه وهو يصف الروض، ومثله في ذلك مثل أبي نواس حين أنَّث الخمرة تعويضاً عن حرمانه في عالم المرأة الحقيقي، فالمرأة هي شيء بعيد المنال، ومن هنا فقد كثر حديثه عنها من خلال الطبيعة التي توافرت له في حلب والموصل.

إن تلك الطبيعة كانت منبعاً ثراً وملهما للصنوبري وغيره من شعراء تلك المناطق مثل كشاجم، والسرى الرفاء، اللذين تأثرا بالصنوبرى واتبعاه في فنه.

إن الصنوبري عني بوصف الطبيعة المحسوسة ،ولم يكن يرى بعيون غيره فتأملها وجلى محاسنها في صور حسية حيناً، ومعنوية حيناً آخر.

وفي مجال رسم النموذج لجمال المرأة، اختط الصنوبري لنفسه طريقاً جديداً، فلم يرتد ببصره إلى من سبقه من الشعراء، بل حاول أن يستلهم بيئته المتحضرة في أوصافه، واستهجن بعض الصور التي صور بها القدماء المرأة مثل تشبيهها بالشمس، فقال مفضلا حسبته عليها:

ف أن ت الشم س ضَرَّه جمال مثق ال ذَرَّه نع دُهُ لك قَطْ رة وح اجب ان وطُ رَّه إنْ كَنْ تِ للعينِ نَ قُصَرَة بِللهِ للشمسِ من ذا السلامسِ من ذا السلامس مماتي: أللشمس مماتي: أللشمس ممالًا عَينٌ وصُدعٌ وخصالًا

وإذا وقف الصنوبري على أطلال المحبوبة فهو لا يقتفي آثار القدماء في الحديث عن المنازل الخاوية البالية، يبكي ويستبكي، بل يقف عليها وقفة أخرى مختلفة عن وقفة القدماء ومن سار في دربهم من شعراء عصره، فهو يحول تلك الديار إلى مرابع سعادة وبهجة، ويكسبها الخضرة والأنس.

يقول عن تلك الديار:

غنَّى الحمامُ تط رُّب اً فكأنَّما وأَعيرَ وَجْهُ الأَرضِ من أنوارها وأَعيرَ وَجْهُ الأَرضِ من أنوارها وتأزرتْ تلك الربِّبى بمطارفٍ وردٌ وخيريٌّ يلُسوحُ ونرجسٌ فكأنَّ أخضره المربع زُمُ المربع رُمُ المربع رُمُ المربع وَمُ المربع وَمُ

دارتْ عليه نَّ الغداةَ عُقالُ ما لم يكن من قبلِ ذاكَ يُعالُ خُضْرٍ وأبدتْ حُسنَها الأسحارُ وبنفسجٌ وشقالً وكأنَّ أصفرَهُ البديعَ نُضار (١٨)

على أن الصنوبري أحياناً يقتفي آثار القدماء ويسير على نهجهم مقلداً أسلوبهم في الأطلال إلا أن مثل هذه الوقفات قليلة في ديوان الشاعر (١٩).

وهكذا يستمر في استعراض مظاهر الأنس والبهجة في تلك الدمن، ويتحول عنده الطلل إلى روضة غناء، ومجلس أنس لا يثير الذكريات، بل يبعث البهجة. وشاعرنا بذلك يخالف كثيراً من شعراء عصره الذين وقفوا على الديار الخوالي، وبكوا عند النؤى والوتد والآثار التي تمثل بقايا حياة غابرة زالت برحيل أهلها. إنه ينقلنا معه إلى روض ينبض بالحياة. لقد شغله حديث الرياض المؤنسة عن البكاء على الآثار الدارسة.

ويقتفي أثر القدماء في ذكر الأماكن، ولكن شتان بين أماكن دارسة ميتة، وأماكن تنبض بالحياة والحب والبهجة. يقول متذكراً مواطنه في الصالحية وبطياس:

> ألا طربتَ إلى زيتونِ بطياس مَنْ ينسَ عهدهما يوماً فلست له

فصالحية ذاتِ السروِ والآس وان تطاولت الأيامُ بالناس (٢٠)

ويصف تلك الأماكن وما زخرت به من جمال الورود والأزهار والأطيار ثم يقول وكأنه يستحضر أمامه صورة الأطلال، ويعترف أن وصف تلك الرياض أغناه عن وصفها فيقول:

## وصفُ السريساضِ كفساني أن أُقيم على وصفِ الطلول فهل في ذاك من باس؟(٢١) (٢) الرثاء:

إن الرشاء في ديوان الصنوبري لم يكن دافعه المجاملة والتزلف؛ بل كان يصور الحزن واللوعة والأسبى على من فقد من أهله وأحبابه. يقول في رثاء أمه:

وانتُـــــزعتْ دوحتــى المورقـــــــهُ قد صـــوَّحتْ روضتي المونقَـــهُ مند رأيتُ الموتَ قَدْ أغلقهُ بــــــابٌ إلى الجنّــــة ودَّعتُـــــهُ

ومنذ مطلع القصيدة تشعر أنك أمام شاعر يرى في الطبيعة كل الحياة ومتعها، فقد جعل أمه الفقيدة روضته ودوحته اللتين انتزعتا منه.

في هذا الرثاء تبدو فتنة الشاعر بالطبيعة؛ لأنه قسرنها بأمة التي فقدها. إن معنى الفناء في الطبيعة يوازي معنى الفناء في الإنسان. فحرمانه من أمه يساوي عنده حرمانه من الروض.

وينهي القصيدة بالدعاء لها بأن يزهر قبرها ويشرق إذْ يقول:

## ولا خــــلا من زاهــــر مشرق مبتسم عن زهـرة مُشرقَــه(٢٢)

أما ابنته ليلى فقد رثاها بسبع قصائد بلغت شأوا بعيداً من التأثير، وصدق العاطفة، والإحساس بالتفرد والضياع. ويهمنا هنا أثر الطبيعة في ذلك الرثاء.

تظهر صلة الصنوبري بالطبيعة حين يلجأ إليها، ويناجى طيورها، ويجد في مناجاتها تخفيفاً له من أحزانه. وها هو يلجأ إلى القمرى يطلب منه المساركة في البكاء على ابنته، ويحدد له المكان، ويغريه بالحزن عن طريق النظر إلى النساء الباكيات حول القبر، يقول:

ألا أنها القم \_\_\_\_\_ريُّ كـم ذا فقع في بساب قِنسرين فسانطر نساءٌ في حدادٍ صائحاتٌ سأبكى ما بكى القمسري بنتى ألست أحقّ أن أبكي عليهــــا

تُغسرِّدُ في السرَّواح وفي البُكسور إلى جَــزَع النسـاءِ على القبـور كغسربان تصايَحُ في السؤكور ببحـــر من دمــوعي بل بُحــور إذا بكت الطيور على الطيور؟(٢٣)

وفي قصيدة أخرى يستدر بحرنه دموع طيور الروض، وحمامه، بل ووحش الفلاة يقول:

> أيا طيرَ الغُصون أصغى لِنَوْحي ويا وحسش الفلاةِ ردى عطساشاً إذا نُحْنَ الحمائمُ في عَــــروض

ورُوضي مثلَـــهُ إن شئت رُوضي دموعى فساكترعي فيهسا وختوضي طربتُ فصحتُ في تلك العَروض(٢٤)

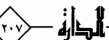
فهو يتصور الطبيعة صديقاً يناجيه، ويقاسمه الألم والحزن، ويبلغ الامتزاج أشده حين يأمر طير الغصون بالإصغاء لنوجه.

ولا بد أن نشير إلى أن الصنوبري بهذا الرثاء المؤثر، والذي جلَّى فيه عواطفه وأحاسيسه، وبكي واستبكي، أثبت جرأته وخروجه على النظرة التقليدية للمرأة، وصعوبة رثاء النساء. كما أنه تحرر من النظر إلى موت البنت وكونه ستراً لها(٢٥).

وشاعرنا يستمد من الطبيعة العبرة والموعظة. فالإنسان كالغصن يورق ويثمر ويموت، يعبر عن هذا المعنى في قصيدة رثاء لأحد أصدقائه، وهو الحسين بن على بن

#### ما كنتَ إلا الغُصنَ أقبلُ مُورقاً غضاً، وأسرع بعد ذاك جَفافا(٢٦)

ولا أترك أثر الطبيعة في مراثى الصنوبري قبل أن نقف عند قصيدة رثى بها شجرة الدلب التي كسرتها الريح فماتت، يخاطب أختها أو الشجرة المجاورة لها معزيـا، مشاركـاً في ألم المصاب، مستذكـراً أيامه الحلـوة في ظل الشجرتين، ســالكاً طريق المقابلة بين روحه التي أضناها الحزن، وعينه التي أتلفها الدمع، وبين تلك الشجرة، إنه يقرن مصيبتها بمصيبته بعد فقد ابنته يقول:



أيا دُلْبَــةَ الغـربيِّ أفـردكِ الــدهـر فتـــاتين عــــذراوين أُختين كنتما كـلانــا مَحَتْ آثـارَ واحــدِهِ النَّـوى

سقى الدُّلْبَ دُلْبَ الغرب من أجلك القَطْرُ قَضَى الأمرَ في إحداكما مَنْ لَـهُ الأمرُ فليس لــــه عين تحسُّ ولا أثْـــرُ

ويتذكر أيامه الخوالي حين كان يستظل بهاتين الشجرتين ويتحسر عليها إذ بقول:

زمان يردِّينا بظلكما الهوى محبُّ ومحبوبٌ فمن يرنا يَقُلُّ سقى الله ذاك العهد عهداً فقد مضىٰ ويا ليته إذ مات متنا بموتِهِ

رداءين وشًى من حواشيهما الزَهْر سروراً بنا هذا هلال وذا بدر وأغلق باب الوصل من بعده الهجرُ ففزنا، وهل للموت في تركنا عُذْر؟(۲۷)

إن الأبيات تؤكد ارتباط شاعرنا بالطبيعة ارتباطاً وثيقاً، فهي دائماً أمامه، لذلك كان إحساسه بها صادقاً أميناً، وتجاوبه معها شديداً وانفعاله بها مؤثراً.

(٣) الفخر: لقد أثر حبه للطبيعة في فخره، فإذا كان الشعراء يفخرون بالانتماء إلى الآباء والأجداد، وإذا كان بعض الشعراء الدين يفتقرون إلى أصالة المحتد، يختلقون لأنفسهم أنساباً يفخرون بها، فإن الصنوبري كان يملك عناصر الفخر، فهو ينتمي إلى قبيلة ضبة العربية المشهورة. لكننا نجده يفخر بانتسابه إلى شجر الصنوبر في قوله:

إذا عُنينا إلى الصنوبرلم نُعنز إلى خساملٍ من الخشب لا بل إلى بساسق الفروع عسلا مناسباً في أرومة الحسب (٢٨)

وهو لا يفخر بأمجاده وأمجاد أجداده فقط، ولكنه يفخر على منافسه بما يملك من رياض خضراء، وأنهار جارية، وديار متحضرة، في مقابل ديار البادية عند القدماء:

لنا الرقتان، لنا واسط فلا كان وجُّ ولا ناعطُ وذاك الفراتُ لنا والبليخُ يَغْبطنا بهما الغابطُ (٢٩)

ويستمر في استعراض ما يملكه من كنوز الطبيعة. إن حبه للطبيعة جعله يجد فيها مجالا للفخر، فالرقتان تزهوان على جبال الطائف واليمن، وفي هذا إزراء

بالقدماء ممثلا بشعرهم. وله قصيدة صنعها للفخر بنفسه وبقومه، ولكنه جعل لها مقدمة طويلة في وصف الطبيعة، إن مقدمة القصيدة تجاوزت العشرين بيتاً مما يدل على أن الطبيعة هي المركز الذي يحتل الصدارة في وجدانه (٢٠). وكما أن الصنوبري يستحضر الطبيعة في فخره؛ فهو يهرب إليها حين يجد ما يؤلمه من تقلبات الحياة، فحين لاح الشيب في عارضيه، وانفضّت النسوة عنه، هرع إلى الطبيعة يطلب في ظلالها الأمان؛ ويعلن أنه سيتسلى عن الشيب وازورار المرأة عنه بالتمتع بالروض المزهر المكسو بالحلل الخضر (٢١).

### (٤) المسدح:

ويظهر تأثير الطبيعة في قصائد المدح من خلال تلك المقدمات الطويلة التي جعلها شاعرنا تمهيداً لمدائحه، ونجده في بعض قصائده يجعل القصيدة مناصفة بين الطبيعة والممدوح، ومما يمثل ذلك قصيدته التي مدح بها أبا تمام الهاشمي، والتي بدأها بالحديث عن شجر الخوخ، والروضة المزدانة بالنور والطواويس، حتى إذا فرغ من ذلك كله التفت إلى المدوح(٢٦). وحين مدح أحمد بن إسماعيل الإسكافي أشاد بحديثه الممتع مشبهاً إياه بالروض، إذ يقول:

## حديثٌ مثل ما أرفضً الأزاهي أزاهي الروضِ أو حلى العروس(٣٣)

على أن شاعرنا في أغلب قصائد مدحه اتبع التقليد القديم في افتتاحها بالغزل، كأني به يحاول أن يوفر لقصيدته ما يجعلها نافقة عند المدوحين (٢٤).

وهكذا نجد أن الطبيعة قد استولت على وجدان الشاعر، وسيطرت على ذهنه، وهو يتناول أغراضاً بعيدة عنها، أما حين يتناولها لـذاتها فهو يبدع في تصوير اندماجه بها، وإدراكه لبواطنها... فهو لا يكتفي بوصفها، بل يبعث فيها الحياة، ويكسبها العواطف والأحاسيس.

وأمسك الصنوبري بالنبتة الصغيرة التي غرسها ابن الرومي فتعهدها بالرعاية، والعناية، حتى أينعت واتت أكلها، واستظل بها من أتى من بعده من الشعراء، أعني بذلك تلك المعارك التي تقام بين الرهور، وإذا كان ابن الرومي قد مس الموضوع مسًا خفيفاً في تفضيله للنرجس على الورد، فإن الصنوبري أشبع الموضوع، وبسطه في قصائد عدة، وكلها تظهر قدرة نادرة على إبداء الحجج وإبراز الصور، وعدم الاكتفاء بالوقوف عند المظاهر، بل إطالة الإدراك للبواطن (٥٣).

بعد هذه الجولة بين قصائد الصنوبري ومقطوعاته يتبين لنا أن الطبيعة كانت



تسيطر على ذهن الشاعر وهو يتناول أي غرض من أغراض الشعر، فهي أمامه وهو يمدح، وهي أمامه وهو يفخر، ويرثى ويتغزل، ويبلغ التصاقه بها ذروته حين يتعرض لوصفها لذاتها، حينئذ يظهر اندماجه بها وألفته لها.

واستطاع الصنوبري أن يجمِّل الطبيعة فوق جمالها، فيضيف إلى جمال الورد روعة الجواهر الثمينة، ويضيف إلى أريج الزهر رائحة المسك والعنبر، وكان بارعاً في صناعة التشبيهات المستمدة من البيئة المترفة فإذا نحن أمام صورة تتفوق على الأصل(٢٦).

لقد ترك الصنوبري بستاناً مثمراً يجد فيه كل من لديه إحساس بالجمال متعة ما بعدها متعة، وتوسع الصنوبري في إدراك العلاقة بين الأشياء، واهتم بتلوين الصور بالألوان الزاهية، كما اهتم بجعل صوره واضحة، فلم يهتم بالإغراب في لفظه وكانت ألوان الطباق والجناس خفيفة هينة تصدر عن الانفعال لا عن التكلف. واستثمر الطبيعة الحلبية الجميلة التي عاش في ربوعها، فلم يترك عنصراً من عناصرها إلا وأولاه العناية والرعاية والوقفة المتأنية. وقف عند أنهارها ومزج دموعه بمياهها(٢٧).

وكانت لديه المقدرة على تناول المألوف والنفخ فيه من روحه وخلقه خلقاً جديداً.

وموقفه من الطبيعة تجاوز الإعجاب والعشق إلى التقديس والتكريم. ولهذا نجده يقول:

## لو كنتُ أملكُ للرياض صيانةً يوماً لما وطئ اللئامُ تُرابَها (٢٨)

ومن مجمل ما قاله الصنوبري نستطيع أن نقول: إنه إنسان يتلهف لجمال الطبيعة، فيسارع إلى رسمها في لوحات يلونها بأحاسيسه، مشركاً حواسه كلها في ذائقته الجمالية.

على أننا يجب ألا نبالغ في ابتكاراته، ويمكننا أن نقول إنه كان مختاراً لا مبتدعاً، وإن وقفاته تُعدُّ تطوراً طبيعياً لوقفات من قبله من الشعراء الذين تغنوا بالطبيعة.

أما سبب كثرة شعر الطبيعة في ديوانه فيبدو لي أننا لا نستطيع أن نرجعه إلى عامل واحد، وإنما نرجعه إلى عوامل متعددة، تضافرت واتحدت ولعل أولها ميله للطبيعة وجمالها، ونحن نتفق مع أبي الطيب المتنبي كل الاتفاق في أن «لهوى النفس سريرة لا تعلم» (٢٩).



والعامل الثاني هو طبيعة حلب الخلابة، والتي تحدث عنها الجغرافيون(٤٠).

والعامل الثالث هو تحرره إلى حد ما من إسار المدح الذي قيّد كثيراً من الشعراء. لقد رفض أن يسخر شعره كله للمدح والمناسبات، ورفض وهو الرجل الذي عرف سيف الدولة قبل أن يعرفه غيره من الشعراء، أن يجعل شعره كله وقفاً على الأمير؛ فقد رمى نفسه في أحضان الطبيعة فغنى لنفسه ولعالمه المشتهى.

وقبل أن نودع الصنوبري لا بد أن نتساءل عن سبب إعراض اثنين من كبار المؤلفين عنه وهما أبو الفرج الأصفهاني والثعالبي.

وإذا كنا نلتمس العذر لأبي الفرج ؛ لأن كتابه موسوعة شملت شعراء من عصور متعددة، فإننا لا نجد تفسيراً للثعالبي حين غض النظر عن الصنوبري، على حين أفرد دراسة وافية لجميع شعراء الشام الذين عاصروه مثل الوأواء الدمشقى، وكشاجم، وأبو العباس النامي، فضلاً عن المتنبي وأبي فراس.

لقد علل آدم متـز هذا التجاهل من قبل هذين الكاتبين فقـال: «كان الصنـوبري صغيراً فلم ينل مكانــاً في كتاب الأغاني، وكان مسنــاً فلم ينل مكاناً في يتيمة الــدهـر». وقد طابقه في هذا الرأى درويش الجندى دون مناقشة (٤١).

وغنى عن البيان أن رجلًا يموت وهو في الخمسين من عمره لا يعد مسناً.

ومن هنا يظل تجنب الثعالبي للترجمة للصنوبري يبحث عن الجواب، وبخاصة أنّ الثعالبي قد استشهد للصنوبري بأبيات من الشعر في باب الأوصاف والتشبيهات من كتاب نشر النظم ولم يصرح باسمه، وإنما قال: وقال الآخر في وصفه على حين أورد الأسماء الصريحة للشعراء الآخرين الذين استشهد بشعرهم، مثل ابن المعتز، وكشاجم وابن الرومى، وغيرهم (٤٢).

ولعل ذلك يؤكد تعمده تجاهل الصنوبرى لأسباب لا نعرفها.

على أن ابن شرف القيرواني يجعله رائد وصف الأزهار في قوله «وهو وحيد جنسه في وصفه الأزهار وأنواع الأنوار»<sup>(٢٦)</sup>.

أما الخوارزمي فيضعه جنباً إلى جنب مع فحول الجاهلية حين يقول: «من روى حوليات زهير، واعتذارات النابغة، وروضيات الصنوبرى، ولم يخرج إلى الشعر فلا أشت الله قرنه»(٤٤).

## الهـوامش

#### (١) للتعرف على الصنوبري راجع:

أ – شذرات الذهب ج٣ ص ٣٣٥

ب - فوات الوفيات ج ١ ص ١٢٢

ج - تهذیب ابن عساکر ج۱ ص ۵۹۷ ـ ٤٦١

د - معجم البلدان مادة حلب. وقد أورد ياقوت قصيدة طويلة للصنوبري في وصف مدينة حلب مطلعها.

#### أحبسا العيس أحبساها وسلا الدار سلاها

هـ – الفهرست لابن النديم ص ٣٢٢

و - نهاية الأرب ج١١ ص ٩٨

ز -- أعلام الكلام ص ٢٤ ــ ٢٥

وجميع هذه المصادر لا تعطي معلومات وافية عن حياة الشاعر وتعليمه وأساتذته. ولهذا فإن شعره يُعَدُّ أصدق وثيقة يمكن عن طريقها التعرف عليه. إنَّ المصادر السابقة تتناول اسمه وتاريخ وفاته وتؤكد اتصاله بسيف الدولة، وقيامه على رعاية دار كتبه. وهو معلومات مبتسرة لا تشبع نهم الباحث، أما الذين ترجموا له من المحدثين فقد اعتمدوا على هذه المصادر واهتموا بروضياته وثلجياته، دون إعطاء معلومات عن حياته، ولعل أبرز الذين اهتموا بالشاعر:

- بروكلمان في تاريخ الأدب العربي ص ٩٧.
- سيد نوفل في كتابه شعر الطبيعة في الأدب العربي ص ٢٠٤.
- درويش الجندي في كتابه الشعر في ظل سيف الدولة ص ١٤٧.
- سعود عبد الجابر في كتابه الشعر في رحاب سيف الدولة ص ١٠١.
  - شوقى ضيف في كتابه العصر العباسى الثاني ص ٣٤٧.
- آدم متز في كتابه الحضارة الإسلامية في القرن الرابع الهجري ص ٤٦٤.
  - (٢) راجع يتيمة الدهرج ١ ص ١١.
- (٣) راجع يتيمة الدهر ج١ ص ١٦. والصبح المنبي ص ٧١. فوات الوفيات ج١ ص ١١١. ومقدمة ديوان الصنوبري ص ٥.

إن جميع المؤرخين الثقات يجمعون على أن الصنوبري توفي سنة ٢٣٤هـراجع: شذرات الذهب ص ٣٣٥.

النجوم الزاهرة ج٣ ص ٢٩٠. فوات الوفيات ج١ ص ٧٧. نوادر المخطوطات ص ١٨.

وعلى هذا فإتنا نرفض ما ذكره الأستاذ كمال العربي في مقال نشر في مجلة المجمع العلمي العربي وذكره الأستاذ صالح عبد الله التويجري في كتابه عن الصنوبري ص ٩٨ من أن الصنوبري توفي سنة ٣٤٨هـ وأن الصنوبري قد قابل المتنبى ودار بينهما حوار.

إن المتتبع لحياة المتنبي لا يستطيع أن يتقبل خبر اللقاء بينه وبين الصنوبري؛ لأن المتنبي وصل حلب سنة ٢٣٧ كما تجمع على ذلك المصادر. والصنوبري توفي سنة ٣٣٤هـ، كما تجمع المصادر أيضاً والتي ذكرناها آنفاً أن المتنبي لم يذهب إلى حلب قبل سنة ٣٣٧هـ كما هو ثابت وقد كفانا الاستاذ راغب الطباخ صاحب روضيات الصنوبري مشقة الرد الطويل على الأستاذ العربي، كما أن الأستاذ صالح التويجري طابق الاستاذ راغب الطباخ في الرأى وأثبت أن وفاة الصنوبري كانت في سنة ٣٣٤هـ كما أثبتناه في البحث.

#### أثر الطبيعة في شعر الصنوبري

- راجع الصنوبري شاعر الطبيعة في العصر العباسي ـ عصره ــ حياته ـ شعره صالح عبد الله التويجري ص (٩٨ ـ ١٠١).
  - (٤) راجع حول هذا الموضوع: أ) زبدة الحلب ج١ ص ١٢٣. ب) يتيمة الدهر ج١. د) أعلام النبلاء ج١ ص ٢٨٨. هـ) الشعر في ظل سيف الدولة ص ١٩٦.
- (°) لقد انشغل كثير من شعراء سيف الدولة بالحديث عن حروب الأمير وغزواته، وأكثروا من مدحه والتفاعل مع كل حدث يمر به. وكان المتنبي حين قدم إلى سيف الدولة قد انقطع انقطاعاً تاماً للحديث عنه. فجار بذلك على كثير من الأغراض التي قلت في ديوانه مثل الوصف. وقد أشار أحد النقاد إلى ذلك حين علل قلة الأغراض الذاتية وبخاصة شعر الطبيعة، وانكبابه على الحديث عن الممدوحين»... وهذا يصلأ النفس المفتونة بالطبيعة أسى؛ لأن المتنبي صاحب هذه المواهب الفنية لم يمنح الطبيعة من الحب طرفاً مما منح لطلب الغني والحاه...».
- راجع شعر الحرب في أدب العـرب لزكي المحـاسني ص ٢٥٦. وسيف الدولة وعصر الحمـدانيين لسامي الـدهان ص ١١٢.
- (٦) كان الصنوبري يتخذ الشعر وسيلة لكل ما يمر به في حياته اليومية من توافه الأمور. فهو لم يكن بحاجة ماسة إلى موضوع يستثير شاعريته. وإنما جميع الأمور تصلح أن تكون موضوعاً لقصيدة عنده، يصاب بالجرب فلا يخفي هذه الإصابة بل بعلنها فيقول:

### الشيب عندي والإفلاس والجرب هذا الهلاك وذا شؤم وذا عطبُ إن دام ذا الحك لا ظفر يدوم ولا يدوم جلدٌ ولا لحمٌ ولا عَصَبُ

ويرسم صورة لحبيبات الجدري المنتشرة على يبديه تتسم فيها المفارقية النفسية العجيبة، في تشبيه شيء قبيح منفر بشيء جميل يسر الناظرين... ولا نبدري إذا كان هذا هروباً من واقع أم تعزية للنفس، يقول مشبهاً حبيبات الجدري بحبات اللؤلؤ.

### أما تراه على الكفين منتظماً كأنه لؤلؤٌ ما إن له ثقبُ

راجع ديوان الصنوبري ص ٢٥٦. ولأن الصنوبري قد ابتعد عن الحديث عن الأطلال التي أكثر من الحديث عنها بعض معاصريه كالمتنبي. راجع على سبيل المثال قصيدة المتنبي التي مطلعها:

### دمع جرى فقصني في الربع ماوجبا لأهله وشفى أنّي ولا كربا

ديوان المتنبي ج١ ص ١٠٩.

- (۷) راجع دیوان أبي نواس ص ۱۵۵.
- (٨) راجع شعر الطبيعة في الأدب العربي ص ٢٠٤، الشعر في ظل سيف الدولة ص ١٤٧، العصر العباسي الثاني ص ٢٤٧، الشعر في رحاب سيف الدولة ص ١٠١، تاريخ الأدب العربي لبروكلمان ص ٩٧.
  - (٩) ديوان الصنوبري ص ٤٣٧.
  - (۱۰) راجع ديوان الصنوبري ص ٢٦٠.
    - (۱۱) السابق ص ۱۸۰.
    - (١٢) البديع لأبي المعتز ص ٢٩.
    - (١٣) ديوان الصنوبري ص ٤٥٤.
      - (١٤) السابق ص ٥٥٤.
      - (١٥) السابق ص ٣٨٥.
        - (١٦) السابق ٤٠٦.



(١٧) راجع ديوان الصنوبري ص ٦١ ـ ٦٢. وقد أشار الجاحظ إلى هذه القضية حين قال «... وقد تعلم أن الجارية الفائقة الحسن أحسن من البقرة، وأحسن من الظبية، وأحسن من كل ما شبهت به. وكذلك قولهم كأنها القمر، وكأنها الشمس، فالشمس وإن كانت حسنة فإنما هي شيء واحد، وفي وجه الإنسان الجميل وفي خلقه ضروب من الحسن الغريب والتركيب العجيب».

راجع مفاخرة الجواري والغلمان ضمن رسائل الجاحظ ج٢ ص ١١٦ راجع أيضاً جمال المرأة عند العرب ص٥٥.

- (۱۸) ديوان الصنوبري ص ٥٠.
  - (١٩) السابق ص٥٥.
  - (۲۰) السابق ص ۱۸۱.
  - (۲۱) السابق ص ۱۸۱.
- (٢٢) راجع القصيدة كاملة في ديوان الصنوبري ص ٤٤٢. وبمناسبة حديثنا عن رثاء الصنوبري لأمه لا بدأن نذكر

أن شاعرنا من القلائل الذين رثوا أمهاتهم. وقد شك شوقى ضيف في كون الصنوبري أول شاعر رثى أمه إذ قال «وهو أقدم من رثوا أمهاتهم إن لم يكن أقدمهم». راجع العصر العباسي الثاني ص ٣٥٨.

والواقع أنَّ ابن الرومي قد سبق الصنوبري في هذا إذ رثي أمه في قصيدة طويلة تُعَدُّ من عيون شعره مطلعها.

#### أقول وقد قالوا: أتبكى كفاقد رضاعاً وأين الكهل من راضع الحَلَمْ؟

راجع ديوان ابن الرومي ج٦ ص ٢٢٩٩.

(٢٣) راجع القصيدة كاملة في ديوان الصنوبري ص ١٠٣.

(٢٤) راجع القصيدة كاملة في ديوان الصنوبري ص ٢٦٣ ـ ٢٦٤.

(٢٥) راجع العمدة لابن رشيق ج٢ ص ١٥٤. وقد اشتهر قول عبيد الله بن عبد الله بن طاهر في النظر إلى موت البنات:

#### ثلاثةُ أصهار إذا ذُكِرَ الصهرُ لكل أب بنت بُرَجِّيٰ بِقاؤهـا فبيت يغطيها، وبعلٌ يصونُها وقبرٌ يواريها وخبرهما القبــرُ

راجع زهر الآداب للحصري ج١ ص ٢٩٥.

(٢٦) راجع ديوان الصنوبري ص ٣٩٤.

(۲۷) السابق ص ۸۰ ـ ۸۱.

(٢٨) السابق ص ٥٦.

(۲۹) السابق ص ۲۹۸.

(٣٠) راجع قصيدة الصنوبري التي مطلعها: (الديوان ص ٢٤٩).

هاتِ نقضِ الرياضَ حَقُّ الرياضِ وانْقَبضْ أَنْ تُرى بعَيْن انْقِباضِ

(٣١) راجع قصيدة الصنوبري التي مطلعها: (الديوان ص ٢٥٣).

أبدى الغواني الصد والإعراضا لما رأبن بعارضيك بياضا

(٣٢) راجع قصيدة الصنوبري التي مطلعها: (الديوان ص ٥٥١)

أرى شَجَر الخوخ استجدَّت ملابسا تُوقّدن حتى خلتُهُنَّ مقابسا

(٣٣) راجع قصيدة الصنوبري التي مطلعها: (الديوان ص ١٦٣).

لتزه بك الرياسةُ من رئيس حظينا منه بالحظِّ النفيس



(٣٤) راجع قصائد الصنوبري في الصفحات التالية من الديوان:

في مدح سيف الدولة ص ٧٣، ص ٧٤، ص ٢٢٤، ص ٢٢٥. وفي مدح العباس بن كيغلع ص ٥٩. وفي مدح سهل بن روح ص ٢٢٧. وفي مدح محمد بن الحسين الهاشمي ص ٣١٥. وفي مدح على بن سهل الكاتب ص ٣٢، ص ١٦٤. وفي مدح إبراهيم الكاتب ص ٤١٥. وفي مدح ابن عمرو الطبيب ص ٣٨٤. وراجع حول هذا الموضوع قضية عمود الشعر في النقد العربي القديم للدكتور وليد قصاب ص٤٢.

(٣٥) لقد حفل ديوان الصنوبري بالقصائد التي تقوم على المفاضلة بين الأزهار وبضاصة بين الورد والنرجس، ومن نماذج ذلك قوله: ديوان الصنوبري ص ٩٨ ٤.

> زعم الـــوردُ أنـــه هـــو أبهي فأجسابته أعين النسرجس الغضّ أيما أحسنُ التـــورد أم مقلـــة فــــزهى الـــوردُ ثـم قـــال مجيبــــأ إن وردَ الخدود أحسن عن

من جميع الأنـــوار والـــريحان ريم مريض أ الأجفان بقيـــاس مستحسن وبيــان بها صُف رَةٌ من البرق المن المنان

ولو قابلنا هذه الأبيات بأبيات ابن الرومي التي يقول فيها (الديوان ج٢ ص ٦٤٣).

خجـــلاً تــــوردهـــا عليهــــا شـــاهــــدُ خجلت خسدود السورد من تفضيلسه ورساسية ليولا القيياس الفياسيد أبن العبيونُ من الخدود نفياسيةً

لوجدنا أن الصنوبري يعزف على قيثارة ابن الرومي وهو يعارضه، فابن الرومي يجعل النرجس متقدماً على حين يجعل الصنوبرى التقدم للورد. وهذا يجعلنا نختلف مع آدم متز في جعله الصنوبرى أول شاعر للطبيعة في الأدب العربي؛ لأنه عقد المفاضلات بين الأزهار. (راجع الحضارة الإسلامية ص ٤٦٤).

(٣٦) راجع قصيدة الصنوبري التي يقول فيها (الديوان ص ٤٢).

والنبتُ فروزجٌ والماء بَلِّــــورُ الأرضُ يساقــوتـــةٌ والجوُّ لــؤلـــؤةٌ فسالأرض ضساحكسة والطبر مسرور تظلُّ تنثــــرُ فيــه السُّحْبُ لـــؤلـــؤهـــا

(٣٧) أولى الصنوبري اهتمامه بالأنهار، فقل حديثه عن المطر، واستبدل وصف الأنهار به، وهو اتجاه واقعى يتواءم مع طريقته في محاولة التعبير عن واقعه وبيئته. وحظى نهرى الفرات وقويق بالنصيب الأوفر من اهتمام الشاعر، فقد وصف الفرات في سبعة مواضع من ديوانه وذكر قويق في عشرة مواضع ولعل أجمل ما قاله في الفرات تلك الصورة الناطقة بامتزاج نفسه بالنهر فهو صديق يلوذ به ويبكى بين يديه: راجع ديوان الصنوبري ص ٥٧.

وأرى الفــــراتَ كــأنّـــــهُ من فيض أدمعي الغــــزار بِينِ اللَّجَيْنِ إِلَى النُّضَــــــار متلـــونــاً لـــونين مــا

أما نهر قويق فيقف أمامه وقفة طويلة مستعرضا مزاياه الكثيرة ويرسم صورته الجميلة ويتناول أحد عيوبه مدافعاً عنه وجاعلًا من ذلك العيب مزية يـزهو بها، إنه يقف أمام ظاهـرة الجزر (قلة الماء في الصيف) ويفلسفها لصالح النهر ذاكراً أن الذين يعيبونه يتمسكون بهذه الظاهرة وهي في الواقع له لا عليه: راجع ديوان الصنوبري وقـــد عـــابـــه قـــومٌ وكلهمُ لـــه وقــالــوا: أليس الصيـف يبلي ثيــابــه ومـــــا الصبح إلا آيـب ثمَّ غـــــائبٌ

على ما تعاطوه من العيب عُشاقٌ فقلتُ الفتى في الصيف يُقْنعُه طاقُ تسواريه آفساقٌ وتبديه آفساق

- (٣٨) راجع ديوان الصنوبري ص ٤٥٤.
- (٣٩) راجع ديوان المتنبى ج٤ ص ١٢١ قال المتنبى في مطلع إحدى قصائده:

لهوى النُّف وه سريرة لا تعلم عرضاً نظرتُ وخلَّتُ أنى أسلمُ

- (٤٠) راجع معجم البلدان مادة حلب، وحلب.. تاريخها ومعالمها ص٨، ص ٤١.
- (٤١) راجع الحضارة الإسلامية لآدم متزص ٤٦٤. والشعر في ظل سيف الدولة ص ١٤٨.
  - (٤٢) راجع نثر النظم للثعالبي ص ٢١٠ ـ ٢١٦.
    - (٤٣) أعلام الكلام ص ٢٤ \_ ٢٥.
    - (٤٤) مطالع البدورج ١، ص ٢١٤.

والخوارزمي أديب مشهور قال عنه الثعالبي «... كان يجمع بين الفصاحة العجيبة، والبلاغة المفيدة، ويبلغ في محاسن الأدب كل مبلغ» راجع ترجمة الخوارزمي في يتيمة الدهر ج٤ ص ١٩٤.

## مصادر البحث ومراجعه

- (١) أعلام الكلام، ابن شرف القيرواني الطبعة الأولى ٤ ١٣٤ \_ ١٩٢٦ مطبعة النهضة بشارع عبد العزيز بمصر.
  - (٢) إعلام النبلاء بتاريخ حلب الشهباء، تأليف حمد راغب الطباخ الطبعة الأولى، المطبعة العلمية بحلب.
  - (٣) اتجاهات الغزل في القرن الثاني الهجري، يوسف حسين بكار الطبعة الثانية ١٤٠١هــ ١٩٨١م.
- (٤) البديع لابن المعتز، أبو العباس عبد الله بن المعتز بن المتوكل (٣٤٧ ـــ ٣٦٩) اعتنى بنشره اغتاطيوس كراتشقوفسكي ـ دار الحكمة ـ دمشق.
  - (٥) تاريخ الأدب العربي، كارل بروكلمان، ترجمة عبد الحليم النجار دار المسيرة ـ بيروت.
- (٦) الصنوبري شاعر الطبيعة في العصر العباسي، عصره، حياته، شعره صالح عبدالله التويجري، منشورات مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى ١-١٤٧-١٩٧١م.
- (٧) تهذيب تاريخ دمشق، لابن عساكر: أبو القاسم علي بن الحسن الشافعي (٤٤٩ ـ ٧٧١)، هذبه ورتبه الشيخ عبد القادر بدران المتوفي سنة ١٣٤٦هــدار المسيرة - بيروت.
  - (٨) جمال المرأة عند العرب، صلاح الدين المنجد ـ دار الكتاب الجديد.



- (٩) حلب تاريخها ومعالمها، لشوقى شعث (لم يذكر مكان الطبع ولا تاريخه).
- (١٠) الحضارة الإسلامية في القرن الرابع الهجري تأليف آدم متز ،تـرجمة محمد عبد الهادي أبوريدة، الطبعة الثانية مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر ١٣٦٦هـــ١٩٤٧م.
- (١١) ديوان الصنوبري: أحمد بن محمد بن الحسن الضبي (ت ٣٤٣) تحقيق إحسان عباس، نشر توزيع دار الثقافة بيروت ١٩٧٠م.
- (١٢) ديوان أبي نواس (الحسن بن هانئ ١٣٦ ـ ١٩٥) تحقيق أحمد عبد المجيد الغزالي: الناشر دار الكتاب العربي ـ لبنان.
  - (١٣) ديوان أبي فراس (الحارث بن أبي العلاء سعيد ٣٢٠ ـ ٣٥٧) جمع وتعليق سامي الدهان ـ بيروت ١٣٦٣هـ.
- (١٤) ديوان ابن الرومي (أبو الحسن علي بن العباس بن جريج ت ٢٨٤) تحقيق حسين نصار \_ القاهرة \_ دار الكتب ١٣٩٣هـ \_ ١٣٩٣هـ .
- (١٥) ديوان المتنبي (أحمد بن الحسين ٣٠٣ ــ ٣٠٤هـ) شرح أبي البقاء العكبري، تصحيح مصطفى السقا، إبراهيم الأبياري، عبد الحفيظ شلبي، الطبعة الأولى ١٣٥٥ ـ ١٩٣٦م.
  - (١٦) روضيات الصنوبري.
- (۱۷) رسائل الجاحظ (أبو عثمان عمرو بن بحر بن محبوب ۱۰۰ ــ ۲۰۰هـ)، تحقيق وشرح عبد السلام محمد هارون، الناشر مكتبة الخانجي، القاهرة.
- (۱۸) زبدة الحلب في تاريخ حلب، لابن العديم (كمال الدين أبـو القاسم عمر بن أحمد بن هبة ۸۸ ٦٦٠هـ) دمشق ١٣٧٠ \_ ١٣٧ م.
- (١٩) زهــر الآداب، للحصري (أبــو إسـحــاق إبــراهيم بن علي بن تميم القيرواني ٣٩٠ ـــ ٥٤ هـــ، بيروت دار الجيل ١٩٧٢م.
- (۲۰) شذرات الذهب في أخبار من ذهب لابن العماد (أبو الفلاح عبد الحي بن العماد الحلبي ١٠٨٩هـ) بيروت \_المكتب
   التجاري للطباعة والنشر.
  - (٢١) شعراء سيف الدولة، يوسف أحمد السامرائي، مكتبة النهضة العربية ـ دار عالم الكتب ط١، ١٩٨٧م.
    - (٢٢) الشعر في ظل سيف الدولة، درويش الجندي، الطبعة الأولى القاهرة مكتبة الأنجلو ٥٩٥٥م.
      - (٢٣) شعر الطبيعة في الأدب العربي، سيد نوفل، الطبعة الأولى، دار المعارف بمصر.
- (٢٤) شعر الحرب في أدب العرب في العصر الأموي والعباسي إلى عهد سيف الدولة ،تركي المحاسة (القاهرة ـ دار المعارف ١٩٦١م).
- (٢٥) الشعر في رحـاب سيف الدولـة، سعود محمود عبـد الجابر، الطبعة الأولى ــ جامعة قطـر ـ مـؤسسة الرسـالة الـ ١٤٠١
- (٢٦) الصبح المنبي عن يتيمــة المتنبي، للبديعــي الدمشقي يــوسف الفــاضل ت ١٠٧٢هــ، تحقيق مصطفى السقــا، محمد شتا عبده ز،يادة عبدة، القاهرة ــدار المعارف بمصر ١٩٦٣م.



- (۲۷) العمدة في محاسن الشعر وآداب ونقده لابن رشيق القيرواني (أبو الحسن بن علي ٣٩٠ ـ ٣٦٠هـ)، تحقيق محمد محيى الدين عبد الحميد، بيروت ـ دار الجيل ١٩٧٣م.
  - (٢٨) العصر العباسي الثاني، شوقي ضيف، الطبعة السادسة، دار المعارف بمصر.
- (٢٩) الفهرست لابن النديم (محمد بن إسحاق) تحقيق ناهد عباس عثمان ـ دار قطري بن الفجاءة، الطبعة الأولى ممد بن إسحاق) ١٩٨٥م.
  - (٣٠) فوات الوفيات والذيل عليها تأليف محمد بن شاكر الكتبي، تحقيق احسان عباس ط: دار الثقافة \_ بيروت.
    - (٣١) قضية عمود الشعر في النقد العربي القديم، وليد قصاب، ط الأولى، دار العلوم، الرياض ١٤٠٠هـ..
- (٣٢) معجم البلدان لياقوت (شـهـاب الدين أبي عبد الله ياقوت بن عبد الله الحمــوي البغدادي) ط: دار صادر ــ بيروت ١٩٩٥م.
  - (٣٣) مطالع البدور للغزالي (على بن عبد الله البهائي) مطبعة إدارة الوطن ـ الطبعة الأولى ١٢٢٩هــ.
- (٣٤) نشار الأزهار لابن منظور (الإمام جمال الدين محمد بن مكرم الإضريقي)، مطبعة الجوانب بالقسطنطينية المرادة الم
- (٣٥) نثر النظم للثعالبي (أبو منصور عبد الملك بن محمد بن إسماعيل ت ٢٩ ٤هـ) مطبعة دار الرائد العربي، لبنان ١٤٠٣هـ ١٩٨٣/٨٨.
- (٢٦) نهاية الأرب في فنون الأدب للنويري (شهاب الدين أحمد بن عبد الوهاب) القاهرة ــ مطبعة دار الكتب المصرية
   ١٩٣٥م.
- (٣٧) يتيمة الدهر للثعالبي (أبو منصور عبد الملك بن محمد بن إسماعيل ت سنة ٢٩٤هـ) تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد \_ الطبعة الثانية القاهرة \_ مكتبة الحسين التجارية.